AMTSBLATT ==

DER ERZDIOZESE FREIBURG

3403
Nr. 19 Freiburg im Breisgau, den 23. Dezember 2025
Inhalt Seite

Heiliger Stuhl
Nr. 1361 — Botschaft von Papst Leo XIV. zum 59. Weltfriedenstag ............ccoeveiieiiiiiiiiiiiiineeiiiineeeeeenn. 3403

Heiliger Stuhl

Nr. 1361
Botschaft von Papst Leo XIV.
zum 59. Weltfriedenstag

1. Januar 2026

Der Friede sei mit euch allen:
hin zu einem ,,unbewaffneten und entwaffnenden“ Frieden.

1¢¢

,.Der Friede sei mit dir

Dieser sehr alte GruB3, der auch heute noch in vielen Kulturen alltéglich ist, wurde am Abend des Ostertags
durch den auferstandenen Jesus mit neuer Kraft erfiillt. »Friede sei mit euch!« (Joh 20,19.21) lautet sein
Wort, das nicht nur einen Wunsch ausdriickt, sondern in denen, die es annehmen, und damit in der gesamten
Wirklichkeit eine bleibende Verdnderung bewirkt. Deshalb verleihen die Nachfolger der Apostel jeden Tag und
iiberall auf der Welt dieser ganz stillen Revolution ihre Stimme: ,,Der Friede sei mit euch!* Bereits am Abend
meiner Wahl zum Bischof von Rom war es mir ein Anliegen, meinen Gruf3 in dieses gemeinsame Bekenntnis
einflieBen zu lassen. Und ich mdchte es noch einmal betonen: Dies ist der Friede des auferstandenen Christus,
ein unbewaffneter und entwaffnender Friede, demiitig und besténdig. Er kommt von Gott, dem Gott, der uns
alle bedingungslos liebt.!

Der Friede des auferstandenen Christus

Er, der Gute Hirte, der sein Leben fiir seine Schafe hingibt und der viele Schafe auch auBerhalb dieses
Stalls hat (vgl. Joh 10,11.16), hat den Tod besiegt und die trennenden Winde zwischen den Menschen
niedergerissen (vgl. Eph 2,14): Christus, unser Friede. Seine Gegenwart, seine Gabe, sein Sieg spiegeln sich
in der Standhaftigkeit vieler Zeugen wider, durch die das Werk Gottes in der Welt fortgesetzt wird und in der
Dunkelheit der Zeit sogar noch sichtbarer und leuchtender wird.

Der Gegensatz zwischen Dunkelheit und Licht ist ndmlich nicht einfach nur ein biblisches Bild, um die
Geburtswehen zu beschreiben, aus denen eine neue Welt hervorgeht: Er ist eine Erfahrung, die uns im Hinblick
auf die Priifungen, denen wir begegnen, und in den historischen Umstdnden, in denen wir leben, durchdringt



3404 Amtsblatt der Erzdiozese Freiburg Nr. 19 vom 23. Dezember 2025

und erschiittert. Nun, es ist notig, das Licht zu sehen und daran zu glauben, um in der Dunkelheit nicht
zu versinken. Die Jinger Jesu sind berufen, dieses Erfordernis auf einzigartige und privilegierte Weise zu
erfahren, aber es weil sich auf vielfaltige Weise einen Weg in das Herz eines jeden Menschen zu bahnen. Der
Friede existiert, er will in uns wohnen, er hat die sanfte Kraft, den Verstand zu erleuchten und zu weiten, er
widersteht der Gewalt und {iberwindet sie. Der Friede hat den Atem der Ewigkeit: Wéhrend man dem Bdsen
entgegenruft ,,Genug!“, fliistert man dem Frieden zu: ,,Fiir immer!*. Diesen Horizont hat uns der Auferstande-
ne erschlossen. In dieser Vorahnung leben die Friedensstifterinnen und Friedensstifter, die in jenem Drama,
das Papst Franziskus als ,,Dritten Weltkrieg in Stiicken* bezeichnet hat, weiterhin der Ansteckung durch die
Finsternis widerstehen, wie Wachter in der Nacht.

Das Gegenteil, ndmlich das Licht zu vergessen, ist leider moglich: Man verliert dann den Wirklichkeitsbezug
und tberlédsst sich einer partiellen und verzerrten Vorstellung von der Welt, die von Dunkelheit und Angst
gepréagt ist. Nicht wenige bezeichnen heute Erzdhlungen als realistisch, die keine Hoffnung enthalten, die
blind fiir die Schonheit anderer sind und die die Gnade Gottes vergessen, die immer in den Herzen der
Menschen wirkt, wie sehr sie auch von der Siinde verwundet sein mogen. Der heilige Augustinus ermahnte
die Christen, eine unaufldsliche Freundschaft mit dem Frieden zu schlieSen, damit sie ithn im Innersten ihres
Geistes bewahren und seine strahlende Wiarme iiberallhin verstromen konnen. An seine Gemeinde schrieb er:
»Wenn ihr andere zum Frieden fithren wollt, mdget ihr ihn erst selbst in euch haben und in ihm gefestigt sein.
Um andere zu entflammen, muss sein Licht in euch brennen.«2!

Ob wir nun {iber die Gabe des Glaubens verfiigen oder ob uns scheint, dass wir sie nicht hétten, liebe Briider
und Schwestern, 6ffnen wir uns fiir den Frieden! Nehmen wir ihn an und erkennen wir ihn, statt ihn fiir fern
und unmdglich zu halten. Mehr als ein Ziel ist der Friede etwas Gegenwirtiges und ein Weg. Selbst wenn
er in uns und um uns herum bedroht ist wie eine kleine Flamme im Sturm, wollen wir ihn bewahren, ohne
die Namen und Geschichten derer zu vergessen, die ihn uns bezeugt haben. Der Friede ist ein Grundsatz,
der unsere Entscheidungen leitet und bestimmt. Selbst an Orten, an denen nur noch Triimmer iibrig sind und
die Verzweiflung unvermeidlich scheint, finden wir gerade heute Menschen, die den Frieden nicht vergessen
haben. So wie Jesus am Abend des Ostertages den Ort betrat, an dem die Jinger veridngstigt und entmutigt
versammelt waren, so gelangt der Friede des auferstandenen Christus mittels der Stimmen und Gesichter
seiner Zeugen auch weiterhin durch Tiiren und Hindernisse. Er ist die Gabe, die es uns ermoglicht, das Gute
nicht zu vergessen, es als siegreich zu erkennen und uns erneut und gemeinsam dafiir zu entscheiden.

Ein unbewaffneter Friede

Kurz bevor er gefangen genommen wurde, sagte Jesus in einem Moment tiefen Vertrauens zu denen, die
bei ihm waren: »Frieden hinterlasse ich euch, meinen Frieden gebe ich euch; nicht, wie die Welt ihn gibt,
gebe ich ihn euch.« Und sogleich fiigte er hinzu: »Euer Herz beunruhige sich nicht und verzage nicht« (Joh
14,27). Die Beunruhigung und die Furcht konnten sich natiirlich auf die Gewalt beziehen, die bald iiber ihn
hereinbrechen wiirde. Doch die Evangelien verbergen nicht, dass es vor allem seine gewaltfreie Antwort war,
die die Jinger verstorte. Diesen Weg stellten sie alle, insbesondere Petrus, in Frage, aber bis zuletzt verlangte
der Meister, ihm auf diesem Weg nachzufolgen. Der Weg Jesu bleibt ein Grund fiir Beunruhigung und Furcht.
Und entschlossen sagt er auch dem, der ihn verteidigen mochte: »Steck das Schwert in die Scheide!« (Joh
18,11; vgl. Mt 26,52). Der Friede des auferstandenen Jesus ist unbewaftnet, weil sein Kampf unter ganz
bestimmten historischen, politischen und sozialen Umstinden unbewaffnet war. Die Christen miissen von
dieser Neuheit gemeinsam prophetisch Zeugnis ablegen, eingedenk jener tragischen Ereignisse, an denen sie
allzu oft mitgewirkt haben. Das grofle Gleichnis vom Weltgericht 14dt alle Christen ein, in diesem Bewusstsein
barmherzig zu handeln (vgl. Mt 25,31-46). Und dabei werden sie Briider und Schwestern an ihrer Seite finden,
die in unterschiedlichen Weisen auf den Schmerz anderer zu héren wussten und sich so in ihrem Inneren von
der Téuschung der Gewalt befreit haben.

Obwohl es heute nicht wenige Menschen gibt, die von Herzen friedfertig sind, iiberkommt sie angesichts des
immer unsichereren Verlaufs der Ereignisse doch ein groBes Gefiihl der Ohnmacht. Tatséchlich wies schon
der heilige Augustinus auf ein besonderes Paradoxon hin: »Es ist schwieriger, den Frieden zu loben, als ihn
zu besitzen. Denn wenn wir ihn loben wollen, brauchen wir Fahigkeiten, die uns vielleicht fehlen, suchen wir
nach den richtigen Gedanken und wégen unsere Worte; wenn wir ihn hingegen besitzen wollen, haben und
bewahren wir ihn ohne jede Anstrengung.«/3I

Wenn wir Frieden als ein fernes Ideal betrachten, finden wir es nicht mehr skandalds, dass er verweigert
werden kann und dass sogar Kriege gefiihrt werden, um Frieden zu erreichen. Es scheint an den richtigen Ge-
danken zu mangeln, an wohliiberlegten Worten, an der Féahigkeit zu sagen, dass der Friede nahe ist. Wenn der
Friede keine gelebte Wirklichkeit ist, die es zu bewahren und zu pflegen gilt, dann macht sich Aggressivitét so-
wohl im privaten als auch im 6ffentlichen Leben breit. Dann wird in der Beziehung zwischen Biirgern und Re-
gierenden der Umstand als Verfehlung angesehen, dass man sich nicht ausreichend auf den Krieg vorbereitet,
darauf, auf die Angriffe anderer reagieren und Gewalt erwidern zu kénnen. Auf der politischen Ebene ist diese
— weit iiber den Grundsatz der legitimen Verteidigung hinausgehende — Logik der Gegensitzlichkeit der derzeit
relevanteste Umstand fiir die globale Destabilisierung, die jeden Tag dramatischer und unvorhersehbarer wird.



Amtsblatt der Erzdiozese Freiburg Nr. 19 vom 23. Dezember 2025 3405

Es ist kein Zufall, dass die wiederkehrenden Forderungen nach einer Erh6hung der Militdrausgaben und die
daraus resultierenden Entscheidungen von vielen Regierenden mit der Gefahrlichkeit anderer gerechtfertigt
werden. Tatsdchlich stehen Abschreckungspotenzial durch Macht und insbesondere nukleare Abschreckung
fiir die Irrationalitdt von Beziehungen zwischen Vdolkern, die nicht auf Recht, Gerechtigkeit und Vertrauen
beruhen, sondern auf der Angst und der Herrschaft der Stirke. »Infolgedessen befinden sich die Volker«, wie
schon der heilige Johannes XXIII. iiber seine Zeit schrieb, »bestindig in Furcht, wie vor einem Sturm, der
jeden Augenblick mit erschreckender Gewalt losbrechen kann. Und das nicht ohne Grund, denn an Waffen
fehlt es tatsichlich nicht. Wenn es auch kaum glaublich ist, dass es Menschen gibt, die es wagen mochten, die
Verantwortung fiir die Vernichtung und das Leid auf sich zu nehmen, die ein Krieg im Gefolge hat, so kann
man doch nicht leugnen, dass unversehens und unerwartet ein Kriegsbrand entstehen kann.«4l

Im Laufe des Jahres 2024 stiegen die weltweiten Militirausgaben im Vergleich zum Vorjahr um 9,4 % und
bestdtigten damit die seit zehn Jahren anhaltende Tendenz. Sie erreichten einen Wert von 2.718 Milliarden
Dollar, was 2,5 % des weltweiten BIP entspricht.s! Dariiber hinaus scheint man heute auf die neuen Herausfor-
derungen nicht allein mit enormen wirtschaftlichen Anstrengungen zur Aufriistung zu reagieren, sondern auch
mit einer Neuausrichtung der Bildungspolitik: Statt einer Kultur der Erinnerung, die das im 20. Jahrhundert
gewonnene Problembewusstsein bewahrt und die Millionen Opfer jenes Jahrhunderts nicht vergisst, werden
Kommunikationskampagnen und Bildungsprogramme in Schulen und Universititen sowie in den Medien
vorangetrieben, die Bedrohungswahrnehmungen verbreiten und eine rein militdrisch geprédgte Vorstellung von
Verteidigung und Sicherheit vermitteln.

Doch »wer den Frieden wirklich liebt, liebt auch dessen Gegner«.ll So empfahl der heilige Augustinus,
keine Briicken abzubrechen und nicht auf Vorwiirfen zu beharren, sondern lieber zuzuh6ren und sich, soweit
moglich, mit den Argumenten anderer auseinanderzusetzen. Vor sechzig Jahren endete das Zweite Vatikani-
sche Konzil in dem Bewusstsein der Dringlichkeit eines Dialogs zwischen der Kirche und der Welt von
heute. Insbesondere die Konstitution Gaudium et spes lenkte die Aufmerksamkeit auf die Entwicklung der
Kriegfiihrung: »Die besondere Gefahr des modernen Krieges besteht darin, dass er sozusagen denen, die
im Besitz neuerer wissenschaftlicher Waffen sind, die Gelegenheit schafft, solche Verbrechen zu begehen,
und in einer Art unerbittlicher Verstrickung den Willen des Menschen zu den fiirchterlichsten Entschliissen
treiben kann. Damit in Zukunft so etwas nie geschieht, beschworen die versammelten Bischofe des ganzen
Erdkreises alle, insbesondere die Regierenden und die militdrischen Befehlshaber, sich jederzeit der groBen
Verantwortung bewusst zu sein, die sie vor Gott und der ganzen Menschheit tragen.«!l

Wir bekriftigen den Appell der Konzilsviter und schitzen den Weg des Dialogs als den auf allen Ebenen
wirksamsten ein. Zugleich stellen wir fest, dass der anhaltende technologische Fortschritt und der Einsatz
kiinstlicher Intelligenz im militdrischen Bereich die Tragik bewaffneter Konflikte noch verschérft haben. Es
zeichnet sich sogar ein Prozess ab, in dem politische und militarische Fithrungskréifte durch eine zunehmende
»Delegation” von Entscheidungen iiber Leben und Tod von Menschen ihre Verantwortung an Maschinen
abgeben. Dies ist eine bislang beispiellose Spirale der Zerstdrung jenes Humanismus in Recht und Philosophie,
auf dem eine jede Zivilisation beruht und durch den sie geschiitzt wird. Die gewaltigen Konzentrationen
privater Wirtschafts- und Finanzinteressen, die die Staaten in diese Richtung treiben, miissen angeprangert
werden; doch reicht dies nicht aus, wenn nicht zugleich ein Erwachen des Gewissens und des kritischen
Denkens gefordert wird. Die Enzyklika Fratelli tutti stellt den heiligen Franz von Assisi als Beispiel fiir
ein solches Erwachen dar: »In jener Welt voller Wachtiirme und Verteidigungsmauern erlebten die Stédte
blutige Kriege zwischen méachtigen Familien, wihrend die Elendsviertel der Ausgesto3enen an den Randern
wuchsen. Dort empfing Franziskus innerlich den wahren Frieden, er befreite sich von jedem Verlangen,
andere zu beherrschen, er wurde einer der Geringsten und versuchte in Harmonie mit ihnen zu leben.«8!
Dies ist eine Geschichte, die in uns weiterleben soll und die es erfordert, dass wir unsere Krifte biindeln,
damit wir gemeinsam zu einem entwaffnenden Frieden beitragen, zu einem Frieden, der aus Offenheit und
evangeliumsgeméafBer Demut entsteht.

Ein entwaffnender Friede

Die Giite ist entwaffnend. Vielleicht ist Gott deshalb Kind geworden. Das Geheimnis der Menschwerdung,
das Herabsteigen Gottes bis in die Unterwelt, beginnt im Schof} einer jungen Mutter und wird in der Krippe
von Betlehem offenbar. »Friede auf Erden, singen die Engel und verkiinden die Gegenwart eines wehrlosen
Gottes. Die Menschheit kann seiner Liebe nur dann gewahr werden, wenn sie sich seiner annimmt (vgl. Lk
2,13-14). Nichts vermag uns so sehr zu verwandeln wie ein Kind. Und vielleicht ist es gerade der Gedanke
an unseren Nachwuchs, an die Kinder und auch an jene, die so schutzbediirftig sind wie sie, der uns mitten
ins Herz trifft (vgl. 4pg 2,37). In diesem Zusammenhang schrieb mein verehrter Vorginger: »Die menschliche
Schwachheit hat die Kraft, uns klarer erkennen zu lassen, was Bestand hat und was vergénglich ist, was
Leben schenkt und was totet. Vielleicht neigen wir deshalb so oft dazu, unsere Grenzen zu leugnen und
schwachen und verletzten Menschen auszuweichen: Sie vermogen es, den Weg, den wir als Einzelne und als
Gemeinschaft eingeschlagen haben, in Frage zu stellen.«!?!



3406 Amtsblatt der Erzdiozese Freiburg Nr. 19 vom 23. Dezember 2025

Johannes XXIII. fiihrte als Erster die Perspektive einer umfassenden Abriistung ein, die nur durch die Erneue-
rung des Herzens und des Verstandes erreicht werden kann. So schrieb er in Pacem in terris: »Allerdings
miissen alle davon {iberzeugt sein, dass das Ablassen von der Riistungssteigerung, die wirksame Abriistung
oder — erst recht — die vollige Beseitigung der Waffen so gut wie unmdoglich sind, wenn dieser Abschied von
den Waffen nicht allseitig ist und auch die Gesinnung erfasst, das heilit, wenn sich nicht alle einmiitig und
aufrichtig Miihe geben, dass die Furcht und die angstvolle Erwartung eines Krieges aus den Herzen gebannt
werden. Dies setzt aber voraus, dass an die Stelle des obersten Gesetzes, worauf der Friede sich heute stitzt,
ein ganz anderes Gesetz trete, wonach der wahre Friede unter den Volkern nicht durch die Gleichheit der
militdrischen Riistung, sondern nur durch gegenseitiges Vertrauen fest und sicher bestehen kann. Wir sind
entschieden der Meinung, dass dies geschehen kann, da es sich um eine Sache handelt, die nicht nur von den
Gesetzen der gesunden Vernunft befohlen wird, sondern auch hochst wiinschenswert und {iberaus segensreich
ist.«10

Dies ist ein grundlegender Dienst, den die Religionen der leidenden Menschheit erweisen miissen, indem sie
wachsam bleiben angesichts der zunehmenden Versuche, sogar Gedanken und Worte zu Waffen zu machen.
Die grofien geistlichen Traditionen wie auch der rechte Gebrauch der Vernunft lassen uns iiber verwandtschaft-
liche oder ethnische Bande hinausgehen, iiber jene Verbriiderungen, welche nur ihresgleichen anerkennen und
die anderen zurlickweisen. Wir sehen heute, dass dies nicht selbstversténdlich ist. Leider gehort es zunehmend
zum derzeitigen Gesamtbild, dass Worte des Glaubens Einzug halten in politische Kdmpfe, dass Nationalismus
gepriesen wird und dass Gewalt und bewaftneter Kampf religios gerechtfertigt werden. Die Gldubigen miissen
diesen Formen der Blasphemie, die den heiligen Namen Gottes verdunkeln, aktiv entgegentreten, in erster
Linie durch ihre Lebensweise. Deshalb ist es notwendiger denn je, zusammen mit dem Handeln das Gebet,
die Spiritualitit, den 6kumenischen und interreligiosen Dialog als Wege des Friedens und als Formen der Be-
gegnung zwischen Traditionen und Kulturen zu pflegen. Weltweit ist es wiinschenswert, dass »jede Gemeinde
[...] ein ,,Haus des Friedens™ werden [soll], wo man lernt, Feindseligkeit durch den Dialog zu entschérfen;
wo Gerechtigkeit praktiziert wird und Vergebung gelebt wird«.[1l Denn heute ist es mehr denn je nétig, durch
aufmerksame und fruchtbare pastorale Kreativitit zu zeigen, dass der Friede keine Utopie ist.

Andererseits darf dies nicht von der Bedeutung der politischen Dimension ablenken. Durch diejenigen, die in
den héchsten und qualifiziertesten Amtern 6ffentliche Verantwortung tragen, »sollte griindlich gepriift werden,
wie auf der ganzen Welt die gegenseitigen Beziehungen der Staaten in menschlicherem Gleichgewicht neu zu
gestalten sind; Wir meinen ein Gleichgewicht, das auf gegenseitigem Vertrauen, auf aufrichtiger Gesinnung
bei Vertragsschliissen und auf unverletzlichen Vereinbarungen gegriindet ist. Diese Frage soll aber von allen
Seiten so erwogen werden, dass eine Grundlage gefunden wird, auf der freundschaftliche, feste und segensrei-
che Biindnisse entstehen konnen.«i!2l Dies ist der entwaffnende Weg der Diplomatie, der Vermittlung, des
Volkerrechts, der leider durch immer héaufigere Verstofle gegen mithsam erzielte Vereinbarungen konterkariert
wird, in einem Kontext, der nicht die Delegitimierung, sondern vielmehr eine Stirkung der supranationalen
Institutionen angebracht erscheinen lésst.

Gerechtigkeit und Menschenwiirde sind heute mehr denn je den Machtungleichgewichten zwischen den
Stérksten ausgesetzt. Wie kann man in einer Zeit der Destabilisierung und Konflikte leben und sich vom Bdsen
befreien? Es ist notig, alle geistlichen, kulturellen und politischen Initiativen zu férdern und zu unterstiitzen,
die die Hoffnung am Leben erhalten, um so der Verbreitung »fatalistische[r] Einstellungen« entgegenzuwirken,
die suggerieren, dass »die herrschenden Dynamiken von unpersonlichen anonymen Kréiften und von vom
menschlichen Wollen unabhédngigen Strukturen hervorgebracht wiirden«.i'3 Wenn namlich »die beste Metho-
de, zu herrschen und uneingeschrinkt voranzuschreiten, [darin] besteht [...], Hoffnungslosigkeit auszusden
und stidndiges Misstrauen zu wecken, selbst wenn sie sich mit der Verteidigung einiger Werte tarnt«,[141 dann
begegnet man einer solchen Strategie am besten, indem man in der Gesellschaft ein entsprechendes Bewusst-
sein schafft sowie Strukturen verantwortungsbewusster Vereinigungen, gewaltfreie Beteiligungsformen und
eine Praxis wiederherstellender Gerechtigkeit, im Kleinen wie im Grofen, entwickelt. Dies hatte bereits Leo
XIII. in seiner Enzyklika Rerum novarum deutlich zum Ausdruck gebracht: »Es ist die Beschrianktheit der
eigenen Kriéfte, die den Menschen stets von selbst dazu antreibt, sich mit andern zu gegenseitiger Hilfe und
Unterstiitzung zu verbinden. ,,Zwei sind besser als einer allein, falls sie nur reichen Ertrag aus ihrem Besitz
ziehen. Denn wenn sie hinfallen, richtet einer den anderen auf* (Kok 4,9-10). So das Wort der Heiligen Schrift.
Und wiederum: ,,Ein getiuschter Bruder ist verschlossener als eine Festung* (Spr 18,19).«1151



Amtsblatt der Erzdiozese Freiburg Nr. 19 vom 23. Dezember 2025 3407

Moge dies eine Frucht des Heiligen Jahres der Hoffnung sein, das Millionen von Menschen dazu bewegt
hat, wieder neu ihr Pilgersein zu entdecken und in sich jene Entwaffnung des Herzens, des Geistes und des
Lebens zu beginnen, auf die Gott schon bald mit der Erfiillung seiner Verheilungen antworten wird: »Er wird
Recht schaffen zwischen den Nationen und viele Volker zurechtweisen. Dann werden sie ihre Schwerter zu
Pflugscharen umschmieden und ihre Lanzen zu Winzermessern. Sie erheben nicht das Schwert, Nation gegen
Nation, und sie erlernen nicht mehr den Krieg. Haus Jakob, auf, wir wollen gehen im Licht des Herr« (Jes
2,4-5).

Aus dem Vatikan, am 8. Dezember 2025
LEO XIV.

1 Vgl. Apostolischer Segen ,,Urbi et Orbi” und erster GruB, mittlere Loggia des Petersdoms (8. Mai 2025).
21 Augustinus von Hippo, Sermo 357, 3.

Bl Ebd., 1.

M Johannes XXIII., Enzyklika Pacem in terris (11. April 1963), 60.

151 Vgl. SIPRI Yearbook: Armaments, Disarmament and International Security (2025).
161 Augustinus von Hippo, Sermo 357, 1.

1M Zweites Vatikanisches Konzil, Pastoralkonstitution Gaudium et spes, 80.

Bl Franziskus, Enzyklika Fratelli tutti (3. Oktober 2020), 4.

1 Ders., Lettera al Direttore del Corriere della Sera (14. Mirz 2025).

101 Johannes XXIII., Enzyklika Pacem in terris (11. April 1963), 61.

M1 Angprache an die Bischéfe der italienischen Bischofskonferenz (17. Juni 2025).

1121 Johannes XXIII., Enzyklika Pacem in terris (11. April 1963), 63.

131 Benedikt XVI., Enzyklika Caritas in veritate (29. Juni 2009), 42.

1141 Franziskus, Enzyklika Fratelli tutti (3. Oktober 2020), 15.

1151 Leo XIII., Enzyklika Rerum novarum (15. Mai 1891), 37.









3410 Amtsblatt der Erzdiozese Freiburg Nr. 19 vom 23. Dezember 2025

Amtsblatt
der Erzdiozese Freiburg

Herausgeber:

Erscheinungsweise:

Nr. 19 - 23. Dezember 2025

Erzbischofliches Ordinariat, Schoferstrafie 2, 79098 Freiburg
Telefon: 0761 2188-376

E-Mail: amtsblattredaktion@ebfr.de

ca. 12 Ausgaben jahrlich zzgl. Sonderdrucke




	Heiliger Stuhl
	Nr. 1361 Botschaft von Papst Leo XIV. zum 59. Weltfriedenstag


